مظفر نامدارطالشاني

# كالبد شكافي استبداد

قسمت پایانی



مرحوم حاج آقا نورالله در سنین جوانی نفر دوم از سمت راست

حضور پررنگ او در صف اول نهضت ضداستبدادی مشروطه به قدری است که محقق علوم سیاسی را ناگزیر از کندوکاو در اندیشههای سیاسی او می کند حاج اُقا نورالله در شماره قبل، از غیرت و شوکت اسلام با ما سخن گفت و با شرح ایدههای اصلاح گرانه مشروطیت و بنیادهای اصیل تجدد در اسلام، قامت نظام سیاسی . اجتماعی ایران را مجسم کرد تا اکنون برایمان بازگو کند که لباس متناسب با أن قامت چگونه خواهد بود. آراء ایشان درباره ارکان نظام مشروطه و ساختار فردی و اجتماعی استبداد معایب تکیه بر عقل فردی در تمشیت امور جامعه، ما را به یکی از عمیق ترین منابع اندیشه سیاسی شیعه رهنمون می کند. اینک ادامه بحث جامعه شناسی نظام استبدادی از دیدگاه حاج آقا نورالله و تأمل در رساله کم نظیر «مکالمات مقیم و مسافر» را که منبع پرارج و اهمیتی در اندیشه سیاسی مشروطیت ایران است، پی می گیریم.

#### فضيلت كاربردي عقل جمعي برعقل فردي

رکن دیگر نظریه «دولت قدر مقدور» در رساله مكالمات مقيم و مسافر، رحجان فضيلت کاربردی عقل جمعی بر عقل فردی است. البته باید متوجه بود که حاج آقا نورالله در بررسی عقل جمعی در مقابل عقل فردی، حقانیتی قایل نيست؛ بلكه فقط فضيلت كاربردي قايل است. لذا از این زاویه حاج آقا نورالله نظام مشروطه را یک نظام بهتر از نظام استبدادی می داند؛ زیرا در چنین نظامی امر اجتماعی مردم بر مبنای عقل جمعی اداره می شود. استدلال حاج آقا نورالله در برتری این نظام، این است که در یک نظام قانونی، عقل جمعی بهتر از عقل فردی بر امور اجتماعی مردم نظارت می کند؛ زیرا «مشروطه می گوید در مطالب عادیه و امور دولتی و طریقه انتظام بلد و ولایات و اسباب ترقی ملت و تجارت و صناعت و زراعت خوب است صد نفر یا صد و پنجاه نفر از عقلای هر مملکتی را که وکلایشان مینامند در مجلس بنشینند، به هر قسم صلاح ملت ملکت را دانسته و رأى دادند، رفتار نمايند و طريقه نجات ملت مظلوم را در تسلط خارجه و سایر حوادث معین و مهیا نمایند و به مقتضای و «امرهم شوری بینهم» در ترقی ملت و راه ترویج تجارت و صناعت و فلاحت و... این مجلس که او دارالشورا نیز مینامند مشورت کرده و نتیجه را به ملت اعلام نمایند.»

فضیلت عقل جمعی بر عقل فردی در منطق حاج اَقا نورالله فضیلت خارج از چهارچوب قوانین شریعت و ملاک حق و باطل بودن شریعت





نیست. بلکه همانطور که گفته شد، فضیلت کاربردی و فضیلت نظارت و مراقبت است. «وکلای ملت نظارت و مراقبت تامه داشته باشند که در آنچه از صاحب شریعت حکم آن معین و تبیین شده، تغییر و تبدیل واقع نشود... به هوی و هوس و فرمان فرمانروایان تغییر و تبدیل و کم و زیاد نشود و احکام قوانین الهیه بر تمام بندگان های السویه جاری شود... \*

همان طور که ملاحظه می شود ظاهراً در منطق حاج أقا نورالله دارالشورا، وكالت، قانون گذاری و نظارت در محدوده شریعت مشروعیت و مقبولیت دارد و این مشروعیت در حقیقت معطوف به نوعی قرارداد پیشین است که میان افراد جامعه منعقد می شود. یعنی معطوف به عقلانیتی است که بر اساس آن مردم دریک سرزمینی گردهم می آیند و جامعه سیاسی تشکیل میدهند و خودشان را تحت شرایط و ضوابط دین جامعه قرار می دهند. این عقلانیت می تواند معطوف به دین یا باورهای غیردینی باشد. مهم این است که مردم این عقلانیت را پذیرفته و ساختار نظام سیاسی جامعه خود را بر مبنای آن قبول کنند. در یک جامعه دینی که بخش اعظمی از شهروندان آن، عقلانیت تجمع سیاسی خودشان را بر اساس باورهای دینی تحقق عینی میبخشند، آزادی و کرامت انسانی آنها در این عقلانیت تجلی پیدا می کند و هیچ کس نمی تواند با منطق زور و استبداد، مردم را از چنین حقی محروم کند.

حاج آقا نورالله دایره وکالت در چنین جامعهای را خارج از این عقلانیت، مترادف با استبداد، مغایر با نظام مشروطه می داند. برای همین است که معتقد است در یک جامعه اسلامی «مشروطه می گوید به غیر از حکم شریعت که کتاب و سنت است هیچ کس بر دیگری مسلط نیست... استبداد در مملکت، منحصر به سلطان، شاهزادگان، وزرا و امرا نیست.. وقتی بنای سلطنت بر استبداد استوار شود، تمام افراد به استبداد رفتار

می کنند هر قومی به ضعیف و زیردست خودش ظلم می کند، گاه می شود [که] استبداد کدخدای ده از استبداد سلطان هم زیادتر می شود.  $^7$ 

نظامی از عقلانیت تجمع سیاسی مردم عدول میکند که در آن جامعه، شرایط چنین عدولی فراهم باشد. در این جامعه شناختی فیلسوفانه حاج آقا نورالله نسبت دقیقی میان جامعه و نظام سیاسی برقرار می سازد. از دیدگاه او نظام سیاسی عقلانیت سیاسی یا روان شناختی اجتماعی آن جامعه است. نظام استبدادی محال است در یک جامعه دینی شکل بگیرد، چون ذات چنین جامعهای شرایط پذیرش آن نظام را ندارد. پس اگر دیدید در یک جامعه نظام استبدادی حاکم است بدانید آن جامعه یک جامعه استبدادی است نه بدانید آن جامعه دینی، و استبداد در ساختار روانشناختی یک جامعه دینی، و استبداد در ساختار روانشناختی

بر همین اساس وقتی از حاج اَقا نورالله سؤال می شود اگر پادشاه عادل عاقل مسلمان کم هوی و هوس رعیت دوست ملت پرست پیدا شود و بدانیم که در مقام اجرای احکام است... باز هم باید سلطنت مشروطه شود یا نه؟ وی جواب مىدهد: «اولاً وجود چنين پادشاه بزرگى نعمتى است و چنین سلطنتی که شرح دادید اسمش مقننه است، ولى باز تمام امور بسته به شخص پادشاه می شود و استبداد پادشاه به جای خودش باقی است و رفع استبداد از مملکت نمی شود. »<sup>\*</sup> در اینجا نظر حاج آقا نورالله فقط معطوف به کارکرد نظام استبدادی نیست. او در این گفت و گو به ساخت نظام استبدادی و جامعه مستبد نیز توجه دارد. جامعهای غیراستبدادی است که نه تنها کارکرد و ماهیت این جامعه غیراستبدادی باشد، بلکه ساختار و ارکان نظام نیز غیراستبدادی باشد. بر همین اساس حاج آقا نورالله در پاسخ مذکور، نظامی را که در آن پادشاه، عاقل و عادل و مسلمان و مردم دوست است ولى نظام و جامعه یک ساخت استبدادی دارد، نمی پسندد. به

جراءت می توان گفت این نوع نگاه کارکردی به حوزه سیاست، اولین بار توسط حاج اَقا نورالله وارد مباحث معرفت سیاسی شیعه شد. نگاه مرحوم حاج شیخ فضل الله نوری و مرحوم میرزای نائینی به سیاست در حوزه شریعت، یک نگاه ذوجنبه نیست.

مرحوم شیخ فضل الله نوری در نقد ارکان نظام مشروطه و تدوین نظریه حکومت مشروعه شدیداً معتقد به اصالت وظیفه و کارکرد نظام سیاسی است. برای او فرقی نمی کند که شکل حکومت جمهوری، مشروطه، پادشاهی یا شورایی باشد. او معتقد است اراده هر الگویی از حکومت در یک جامعه اسلامی باید معطوف به اجرای احکام و رعایت حدود و قوانین شریعت باشد.

در لوایح شیخ فضل الله نوری که نمایشگر افکار و اندیشههای جریان مشروعهخواهی است، می خوانیم: «مردم را حق جلب منافع و دفع مضار دشمن داخلی و خارجی است به مقداری که دین ترخیص فرموده؛ لذا به هیأت اجتماعیه، تبدیل سلطنت استبدادی به سلطنت اشتراطی [مشروطه] نمودند؛ و چون عدهای اعم از زائد بر قوه دافعه هر فرد است، از این رو تشکیل لشکری و کشوری را لازم دانستند که موجب حفظ از دزد داخلی و خارجی شود، نه تکثیر آن نمایند و تحميل مالياتها به اسامي مختلفه... پس وظيفه وكلا، فقط، تحليل قوه دافعه يا جهت نافعه برای موکلین خود و امور راجع به ملک و لشکر و کشور است.» او همچنین مینویسد: «مگر دولت مى تواند شرعاً از قانون الهى اعراض کند و خود را از تحت آن قانون خارج سازد و خود قانونی جعل کند و در مملکتی که مجری دارد، بدین وسیله قانون الهی متروک شود؟»۶ همان طور که ملاحظه می شود، شکل و ساختار حکومت در مدل حکومت مشروعه مرحوم شیخ فضل الله نوری تأثیری در وظیفه و کارکرد نظام ندارد. جامعه اسلامی باید ارادهاش معطوف به اجرای احکام و رعایت حدود قوانین شریعت باشد.

مردم هر شکلی از حکومت را بپذیرند، این ساختار، نسبتی با آن وظیفه و کارکرد ندارد. به اصطلاح امروزی نظریه مرحوم شیخ فضل الله درباره نظام سیاسی، نظریه مبتنی بر اصالت وظیفه یا اصالت کارکرد است. از آن طرف مرحوم میرزای نائینی نیز در کتاب تنبیهالامه و تنزیهالمله در نقد ارکان نظام مشروطه و نظام استبدادی بیشتر به ساخت و ارکان این دو نظام توجه دارد.

اما حاج آقا نورالله نشان می دهد به دلیل تجربیات سیاسی این دو رکن از نظام سیاسی نمی توانند جدای از هم کارآمدی مناسبی داشته باشند. بنابراین او وجود پادشاه عادل، عاقل، مسلمان و اجرای احکام شریعت را در یک نظام استبدادی و جامعهای که در آن کاربرد عقل فردی بر عقل جمعی فضیلت دارد، نمی پذیرد. نظر حاج آقا نورالله در این حوزه بیشتر معطوف به تداوم و بقای سیستم سیاسی است. نظام سیاسی در یک جامعه برای یک یا دو پادشاه یا حاکم دایر نمی شود. نظام سیاسی باید تداوم تاریخی داشته باشد.

در سیستم استبدادی انتقال حکومت و تداوم نظام سیاسی از طریق وراثت منتقل می شود نه از طریق مشروعیت، مقبولیت و فضیلت؛ لذا تداوم چنین نظامی در نسلهای بعد، حتی اگر احتمال دهیم که پادشاه بعدی ممکن است بخشی از أن خصلتها و فضیلتهای پادشاه قبلی را هم نداشته باشد، غیرممکن و پذیرش چنین نظامی عاقلانه نخواهد بود. بر همین اساس حاجأقا نورالله مى نويسد: «اگر اين پادشاه سفرى برود يا مریض شود یا بمیرد، از کجا یک پادشاه یا نایبالسلطنه و یا ولیعهد به همان صفات موجود باشد که فوراً رشته تمام امور پاره نشود؟ ثانياً آن پادشاه هر قدر عادل و عاقل و کافی باشد، یک عقل که زیاد ندارد. در امور مملکت که صلاح و فساد هزاران نفوس باید رعایت شود، عقول کثیره در کار باشد بهتر است یا یک عقل؟ پادشاه که معصوم نيست، لابد خطا مي كند، البته اگر

دارالشورا منعقد کند و امور مملکت را مشورت نمایند و عقول عقلا و علما و دانایان مدد عقل او شوند بهتر است.» $^{\vee}$ 

در اینجا دقیقاً نظر حاج آقا نورالله معطوف به جامعه شناسی نظام استبدادی است. ذات و ماهیت نظام استبدادی برتری و فضیلت عقل فردی به عقل جمعی در اداره امور مملکت است. حاج آقا نورالله این برتری را در امور مملکت معقول می داند. یعنی معتقد است که هیچ ترجیح عقلی برای پذیرش چنین نظامی که مبتنی برای رأی فردی است وجود ندارد، حتی اگر آن فرد عاقل، عادل و کامل باشد.

#### توهم زدایی از دنیاگریزی شریعت

رکن مهمتر نظریه دولت قدر مقدور و نظام مشروطه مشروعه که در حقیقت دستاورد مهمی در حوزه معرفت سیاسی شیعه دوران معاصر است، توهمزدایی از دنیاگریزی شریعت و افسونزدایی از مفهوم دنیاگرایی، زهد، و تولید و کسب ثروت است. حاج آقا نورالله معنای مشهور زهد و ترک دنیا و محبت به مال و ثروت را مفساز با حقیقت این مفاهیم در دین اسلام و مذهب شیعه نمی داند. او معتقد است که معنای مذهب منی تشویق جامعه اسلامی به تنبلی، مذکور هیچگاه در طول تاریخ و باورهای اصیل مذکور هیچگاه در طول تاریخ و باورهای اصیل مفتر، پرهیز از اهتمام برای حل معضلات و مشکلات مردم و رها کردن نظام اجتماعی نیست. چنین تصویری از دنیاگریزی، نه با سنت پیامبر(ص) و نه با تاریخ تحول نظام اجتماعی

در اسلام همسازی دارد و نه عقلانیت تجمع سیاسی و تأسیس نظام اجتماعی و سنت و سیره پیامبر و ائمه اطهار چنین تصویری را از زهد سراغ دارد.

حاج أقا نور الله در پاسخ به این شبهه که «سابق براین، رسم علمای اعلام براین بود که مسلمانان را به زهد و ترک دنیا دعوت می کردند؛ در حالی که لازمه مشروطیت این است که وقتی درصدد زیادی ثروت اهل اسلام برمی آیند، کدام از این دو طریق بر حق است و کدام بر باطل؟»^ می گوید: «ترک دنیا و زهد همه وقت مطلوب است ولی معنای زهد، ترک تعلق به دنیا و ترک محبت به مال و ثروت دنیاست؛ اما اسباب فقر و پریشانی مسلمانان را فراهم آوردن در هیچ عصر و هیچ تاریخی مستحسن نبود . چنانچه حضرت خاتم الانبيا (ص) و امير المؤمنين و ائمه طاهرين صلوات الله عليهم اجمعين با أن همه زهد و ترك دنیا که داشتند، شب و روز درصدد ازدیاد ثروت و مکنت مسلمان بودند، اهتمام در این کار را از اعظم طاعات و بزرگترین عبادات برمی شمردند و به حدی در این باره تأکید میکردند که وقتی عمر می خواست دیانت خود را اظهار کند، می گفت: ای کاش ریش من علوفه بود که شترهای مسلمانان آن را می خوردند و اسباب قوه آنها می شد. خاتم الانبيا (ص) نيز فرمودند: هر كس صبح كند و خیالش نباشد که اهتمام در کار مسلمانان بکند، چنین کسی مسلمان نیست؛ چرا که اگر مسلمانان گرفتار فقر باشند مثل حالیه... چگونه می توانند دفاع از اسلام بنمایند؟ چگونه می توانند آلات

حاج آقا نورالله: استبداد در مملکت، منحصر به سلطان، شاهزادگان، وزرا و امرا نیست. وقتی بنای سلطنت بر استبداد استوار شود، تمام افراد به استبداد رفتار می کنند و هر قومی به ضعیف و زیردست خودش ظلم می کند، گاه می شود [که] استبداد کدخدای ده، از استبداد سلطان هم زیادتر می شود.





دفاعیه مهیا نمایند؟ چگونه می توانند جواب خارجه با آن همه استعداد را بدهند؟»

این استدلال حاج آقا نورالله در حقیقت پاسخ به آن عده از علمای ظاهری بود که با تظاهر به زهد و ترک دنیا عملاً هالهای از افسون و سحر پیرامون شریعت ایجاد کرده بودند و هرگونه تفسیر اجتماعی از آیات الهی را مغایر با حقیقت شریعت تفسير مي كردند. مرحوم حاج أقا نورالله چنين تصویری از شریعت را باطل میدانست و بخشی از رساله مكالمات مقيم و مسافر را اختصاص به رفع چنین شبهات عامیانهای از دین داد.

## خودکامگی، تکثرگرایی و جامعه استبدادي

نقد حاج آقا نورالله به تفاوت جامعه استبدادی با مشروطه از جهت دیگر نیز جالب توجه است. او برخلاف مشهورات زمانه، جامعه مبتنی بر نظام مشروطه را یک جامعه همگون و همساز تفسیر می کند. همگونی این جامعه به دلیل پایبندی مردم به قوانین و قواعدی است که مورد پذیرش جامعه است. در این جامعه هر کس رأی خود را از قانون نمی داند و با هر چیز بر اساس باورها، اعتقادات و علائق و سلائق خود رابطه برقرار

نمی کند؛ اما در جامعه استبدادی این همسویی معنی ندارد، زیرا خودکامگی و خودمحوری در این جامعه یک اصل اساسی است. در جامعه خودراءی، تکثر آرا امکان همسویی در جامعه را شديداً متزلزل مي كند.

در جامعهای که چنین کثرتی در آن نهادینه است هر کس رأی و قرائت خودش را از مفاهیم، قوانین، حقوق، آزادی و افعال سیاسی اصل می داند و هیچ اعتنایی به قرائت و حقوق دیگران ندارد. بنابراین آزادی و حقوق جمعی در مقابل چنین خودکامگی و استبداد رأی و تکثر خودراءیی





جلوهای ندارد. این خودرأیی وقتی از سطح جامعه به نظام سیاس و دولت منتقل می شود، تبدیل به یک نظام استبدادی می شود. ساخت چنین نظامی منطبق با ساخت جامعهای است که در آن خودمحوری و خودرأیی اصل است. این خودکامگی وقتی به سطوح پایین جامعه منتقل می شود، تبدیل به استبداد وزرا، کارگزاران، والیان ایالتها و ولایتها، مأموران مالیاتی و حتی کدخداهای ده هم می شود. در چنین جامعهای هیچ کس بنده خدا نیست، بلکه هر کس تلاش می کند که اولاً خود بنده دیگری نباشد، ثانیاً تا می تواند دیگری را بنده خود کند.

سراسر رساله مكالمات مقيم و مسافر حاج أقا نورالله به کالبدشکافی چنین جامعهای می پردازد و تضادها، تناقضات و تقابلهای این جامعه را بر ملا می سازد. این تقابلها را می توان در پانزده بند در رساله مذکور مورد مطالعه قرار داد. تقابل عقل جمعی با عقل فردی، تقابل اراده معطوف به قدرت با اراده معطوف به خدمت، تقابل حقوق فردی با حقوق اجتماعی، تقابل عدالت خواهی و آزادی طلبی با تکثرگرایی و اختناق، تقابل قانون گرایی با خودراءیی و خوکامگی، تقابل حقوق مردم با حقوق حاكمان، تقابل بين ترويج علم و معرفت با رواج جهل و علم گریزی و تقابل باور و اعتماد به مردم با گریز از مردم. از دیدگاه حاج آقا نورالله در ذات و ماهیت جامعه و نظام استبدادی این تقابلها نهادینه شده است، مشروطه در چنین جامعهای کاربردی نخواهد داشت مگر این که از اساس جامعه و نظام دچار دگرگونی شود.

## نظام استبدادی و تقابل دولت شرور با دولت مسوول

از دیگر ارکان رساله مکالمات مقیم و مسافر و اندیشه سیاسی حاج آقا نورالله نقد ماهیت دولت و فلسفه وجودی حکومت در نظام استبدادی و نظام مشروطه مشروعه است. او با استفاده از

تمثیل ساده و عامه فهم، مهم ترین بحث مربوط به حوزه فلسفه سیاست را در تاریخ اندیشه سیاسی مورد مجادله قرار می دهد. این مباحث که در حال حاضر تحت نظریههای دولت شرور، دولت رفاه و دولت حداقل و سایر نظریههای دولت از جمله مباحث داغ نظریههای سیاسی قرن بیستم از طریق تمثیل چوپان و کوسفندان و ارزیابی کارکرد دولت کرد دولت در یک نظام استبدادی و نظام مشروطه مشروعه مورد بحث و بررسی قرار می گیرد.

در این تمثیل حاج آقا نورالله می نویسد از دیدگاه یک جامعه استبدادی و انسان مستبد «خلقت خلق جهت آسایش و عیش و

کامرانی پادشاه شد و باید رعیت بیچاره شب و روز زحمت بکشد و دست رنج خود را تقدیم حضور یادشاه نماید و یادشاهی باید همیشه جهت عیش و کامرانی باشد.» ۱۰ او چنین تصویری را در یک نظام مشروطه مشروعه از دولت یا حاکم جامعه اسلامی مردود می داند. «مشروطه می گوید چوپان جهت گوسفندان است نه گوسفندان جهت خوش گذرانی چوپان، پادشاه جهت حفظ رعیت است نه رعیت جهت خوش گذرانی پادشاه. پادشاه، پاسبان درویش است. بلکه دولت بسر نعمت اوست. گوسفندان برای چوپان نیست گرچه چوپان برای خدمت اوست. پادشاه باید شب و روز در فکر آسایش رعیت که گوسفندان خدا هستند باشد، نه این که از شیر و پشم و بچه أنها منتفع شود و أنها را به دست گرگان أدمى خوار بسپارد و خود شب و روز مشغول عیش گردد و خلقت خلق را از پرتو وجود خود داند و آنها را جهت آسایش و عیش و کامرانی خود پندارد.» ۱۰ در این تمثیل، حاج آقا نورالله اساسی ترین ارکان



نظام جامعه استبدادی را از یک طرف و تار و پود تصویر سنتی جامعه پیرامون فلسفه وجودی حکومت را از طرف دیگر مورد نقادی قرار می دهد. در این تمثیل، حاج آقا نورالله دولت را نه شر مطلوب و نه فعال مایشاء می داند؟ نظر او معطوف به فلسفه وجودی دولت است.

در حقیقت حاج آقا نورالله در این تمثیل با دو برداشت افراطی و تفریطی از ماهیت دولت به مخالفت می پردازد. برداشت افراطی که بیشتر معطوف به نظریه های سیاسی استبدادی و فاشیستی است، همه چیز را برای دولت و دولت را برای خود نه برای دیگران تفسیر می کند و عملاً از این موجود یک موجود افسانهای و یا به تعبیر هابز، یک اژدهای سیریناپذیر می سازد. و نظریه تفریطی که دولت را شر مطلوب برای حفظ امنیت می داند و در آرزوی روزی است که در یک اتوپیای اجتماعی، انسانها در زندگی اجتماعی به در یک درجهای از رشد و تکامل برسند که دیگر نیاز به این شر نداشته و از شر دولت رها شوند.



در منطق حاج آقا نورالله دولت نه شر است، نه مختار مطلق. گوسفند از برای چوپان نیست گرچه چوپان برای خدمت اوست. تصویر جامعه بدون دولت ممكن است همان طور كه تصوير گوسفندان بدون چوپان ممكن است؛ اما تصديق چوپان و فلسفه وجودی آن به ذات چوپان قائم نیست. او وقتی چوپان است که برای خدمت به گوسفندان باشد. تصور دولت بدون مردم تصور مهمی است. دولت در تفکر حاج آقا نورالله، قائم به ذات نیست. دولت، قائم به ملت است، اما ملت قائم به ذات است. دولت یک ضرورت اجتماعی و متعلق به ماهیت زندگی جمعی است. حاج آقا نورالله در این تمثیل نه تنها فلسفه وجودی جامعه سیاسی و دولت در یک نظام دینی را نشان می دهد، بلکه نقطه افتراق جامعه دینی و غیردینی در ماهیت و فلسفه وجودی دولت را نیز به نقد می کشد و در حقیقت نقطه جدایی دو طرز تفکر در حوزه سیاست را نشان می دهد. دو بنیاد تفكر ديني نظام مشروطه مشروعه حاج أقا نورالله، نظام سیاسی و دولت مأمور و مسوول به عدل و داد و اعانت مظلوم، دفع ظالم احقاق حقوق مردم، حفظ حدود و شعور جامعه، عمل به احكام و قوانين پذيرفته شده جامعه، اعاده امنیت است. «خداوند پادشاه را مأمور به عدل و داد و اعانت مظلوم فرموده... و فرموده بر پادشاه مغروری که من تو را پادشاه نکردم که مال دنیا را جمع کنی. من تو را پادشاه کردم برای این که نگذاری مظلومی به در خانه من بیاید و احقاق حق مظلوم کنی و...» ۱۲ چنین دولت و چنین نظامی در اندیشه حاج آقا نورالله یک نظام و دولت اتوپیایی نبود. او باور داشت که ارکان نظام مشروطه مشروعه تحقق اين أرزوها و آمال نهفته است و انقلاب مشروطه و جنبش اجتماعی مردم ایران در این دوران را بازتاب

چنین آرمانهایی میدانست.

در منطق حاج آقا نورالله دارالشورا، وکالت، قانون گذاری و نظارت در محدوده شریعت مشروعیت و مقبولیت دارد.

#### نقد نظریه دولت قدر مقدور و نظام مشروطه مشروعه

نظریه دولت قدر مقدور و نظام مشروطه مشروعه که دستاورد بخشی از تلاشهای متفکرین دینی در جنبش سیاسی اجتماعی مشروطه است، به دلایل زیادی از نظر محتوایی در جامعه ایران به ثمر ننشست. اگرچه خواستهای پیروان نظام مشروطه مشروعه از طریق اعمال نظارت فقهای طراز اول در مصوبات مجلس شورای ملی، که حاصل تلاشهای مرحوم شیخ فضلالله نوری بود در اصل دوم متمم قانون اساسی مشروطه گنجانده شد، اما این اصل و نظارت مورد نظر هیچگاه در ادوار قانون گذاری عصر مشروطه محقق نشد و نظریه مشروطه مشروعه در ایران ناکام ماند؛ اما این ناکامی به منزله ناکارآمدی نظریه مشروطه مشروعه نیست و به این ناکامی و کارآمدی نظریه مشروطه مشروعه در تحولات سیاسی، اجتماعی و فرهنگی دوران بعدی دلایل متعددی دارد که به مواردی از آن اشاره خواهد شد.

# دخلط مفهوم حقیقی و مفهوم تاریخی مشروطه

شاید بتوان دلیل عمده ناکامی نظریه مشروطه مشروعه را عدم اعتنای متفکران این نظریه به مفهوم چند بعدی مشروطه دانست. آخوندخراسانی، میرزای نائینی و حاج آقا نورالله اصفهانی به هر دلیلی از درک معنی تاریخی مفهوم مشروطه

غفلت کردند. نقطه افتراق مشروعه خواهان و مشروطه طلبان و مشروطه مشروعه خواهان دقیقاً همین جاست.

مدعیان نظریه مشروطه به دنبال تأسیس نظامی در ایران بودند که امتحان تاریخی خود را در غرب پس داده بود. آنها باور داشتند اجرای بی قید و شرط این مدل تاریخی، منجر به بسط تجدد و ترقی در ایران خواهد شد، مشروط بر این که عقل ایرانی در ارکان و عناصر این مدل تاریخی دخالتی نکند. این هیجان آن چنان عقل مشروطه خواهان را مسحور خود کرد که حتی مشروطه خواهان را مسحور خود کرد که حتی بالاخره تجدد و ترقی فرنگستان، محصول نظام مشروطه است یا نظام مشروطه یکی از دستاوردهای تجدد و ترقی است؟!

نظریهپردازان مشروطه مشروعه نیز به محض شنیدن این لفظ آن را به حکومت شریعت دوره پیامبر تأویل کردند و اعاده مشروطه را نیز بازگشت به اصول اولیه تفسیر کردند. غافل از آن که چهرههای تاریخی متفاوتی از این مفهوم در مهان مدرن نیز وجود دارد. پیروان نظریه مشروعه و در راءس آن مرحوم شیخ فضل الله نوری متوجه این تناقض تاریخی و مفهومی بودند، آنها میدانستند که مراد از مشروطه آن مدل تاریخی است نه آن مفهوم حقیقی. همه تاریخی است نه آن مفهوم حقیقی. همه مشروطه، معطوف به این مدل تاریخی بود؛ اما مشروطه، معطوف به این مدل تاریخی بود؛ اما تمامی پاسخهای حاج آقا نورالله و میرزای نائینی تمامی پاسخهای حاج آقا نورالله و میرزای نائینی

مشروطهای مورد نقادی جامعه شناسانه شیخ فضل الله نوری قرار می گیرد، مشروطهای است که در ین مسخ شده و فاقد انسجام درونی و قانونی مسیحیت اروپا، ریشه دوانیده بود و جایگزین نظام خشک کلیسایی شده بود. او می دید اکنون این مشروطه در قالب پروژه تجدد و ترقی، داعیه جهانی شدن و سلطه بر سایر ادیان، تحت پوشش شعار تمدن دارد. اما مشروطهای مورد دفاع حاج آقا نورالله

و میرزای نائینی بود که از نظر مفهومی معنایی جز تقلید و شرط به قانون شریعت نداشت.

وقایع و حوادث بعدی نشان داد که شیخ فضل الله نوری درک دقیق تر و عمیق تری از ماهیت اصلی مشروطه داشته است. او تضاد و تناقض این سیستم جدید را در ارکان سامان سیاسی و نظام اجتماعی و باورهای فرهنگی ایران به خوبی درک کرد و می دید که این نظام برای همسازی جامعه با خواسته های خود، به زودی گسست تاریخی خطرناکی را در هویت تاریخی ایران ایجاد خواهد کرد. گسستی که میراث گرانقدر نیاکان این مرز و بوم را به مجادله خواهد کشید و برای توجیه حقانیت بوم را به مجادله خواهد کشید و برای توجیه حقانیت ارائه خواهد داد. و ما دیدیم که این مصیبت هنوز دامنگیر تحولات سیاسی اجتماعی دوران معاصر ایران است.

#### ۲. تحول درک سنتی مفاهیم سیاسی در حوزه تفکر دینی

بزرگ ترین کارآمدی نظریه مشروطه مشروعه را میتوان تحول درک سنتی مفاهیم سیاسی در حوزه تفكرات ديني دانست. اگرچه پيروان مكتب نجف نتوانستند هيچگاه نظام ايده آل خود را در ایران پایدار کنند، ولی برای اولین بار نظر متفکران شیعه در حوزه سیاست، معطوف به اشکال و قالبهای جدید نظامهای سیاسی شد. در این عطف تاریخی، دیگر مفاهیم سنتی سیاست در محدوده خلافت و سلطنت و قالب نظام پادشاهی یگانه، مفاهیم سیاسی نبودند. امنیت، عدالت، سعادت، حفظ شریعت، در کارکرد نظام مطلقه پادشاهی کارآمدی خود را از دست داد، مردم، رفاه و سعادت أنها، حق و حقوق أنها و تفسیر نظام سیاسی بر بقای مشارکت سیاسی، حقوق اجتماعی و دهها تحول مفهومی دیگر نشان می داد که در آینده شاهد تحولات بزرگی در حوزه اندیشه سیاسی متفکران دینی خواهیم بود. همان طور که حاج آقا نورالله تفسیر کرد، دیگر

خواست و اراده حکومت معیار حق و باطل نبود، بلکه حکم شریعت بود و در حقوق مردم تجلی کرد و معیار حق و باطل شد. در نظریه حاج آقا نورالله، ماهیت نظام سیاسی برای اولین بار در همسازی متقابل با جامعه تفسیر شد. در این تفسیر نه ساخت نظام سیاسی فدای کارکرد نظام شد و نه کارکرد نظام فدای ساخت سیاسی.

حاج آقا نورالله در حوزه متفکران دینی، برای اولین بار با تهاجم منظم به ساخت جامعه استبدادی، اثبات کرد که اشکالات بنیادی این جامعه، امکان بقای آن را در شرایط جدید ایران منتفی می کند. عدم استعداد ذاتی ساختار نظام استبدادی با تحولاتی که در جامعه در حال بروز بود، ادامه بقای نظام استبدادی را غیرممکن می کرد و همین عدم استعداد ذاتی نظام استبدادی برای تبدیل شدن به یک جامعه مردم سالار و فضیلت سالار، نشانه های این تحول بزرگ بودند.

ما شاهد هستیم که در جریان انقلاب اسلامی ایران، بحث بقای نظام مشروطه سلطنتی مطرح نیست؛ بلکه بحث ناتوانی تاریخی نظام شاهنشاهی در یک مدل دمکراسی مشروطهای نیز تردیدناپذیر است؛ چرا که دیگر هیچ منطقی، نظام غیرعقلی وراثتی و برتری عقل فردی بر عقل جمعی در زندگی اجتماعی را نمی پذیرد؛ همان طور که هیچ منطقی حقانیتی برای عقل اکثریت در مقابل منطقی حقانیتی برای عقل اکثریت در مقابل

اگر دیدید در یک جامعه نظام استبدادی حاکم است بدانید آن جامعه یک جامع استبدادی است نه یک ینی.

عقل اقلیت قائل نیست. حقانیت را باید در جای دیگر و متصل به چیز دیگری جست و جو کرد. این منطقی بود که حاج آقا نورالله در نظریه دولت قدر مقدور و نظام مشروطه مشروعه به دنبال اثبات آن بود.

#### عبرت تاریخی (نتیجه)

عدم عنایت متفکران مسلمان در مفاهمه دور از جنجالهای تبلیغاتی عصر مشروطه، منجر به این شد که انقلاب باشکوه مشروطه در زیر چکمههای نظامی گری استبداد رضاشاهی قربانی شود و دستاوردهای عظیم ملت مسلمان ایران به باد فنا رود و پنجاه سال دیگر جامعه ایران از وصول به آزادی، استقلال و امنیت، که ایران از وصول به آزادی، استقلال و امنیت، که اکنون نیز انقلاب باشکوه مردم مسلمان ایران و نظام جمهوری اسلامی در معرض همان عبرت نظام جمهوری اسلامی در معرض همان عبرت تاریخی قرار دارد. اگر ذکر وقایع تاریخی و نگارش تاریخ برای کسب بینش تاریخی و عبرت از وقایع گذشته نبود، شاید علم تاریخ مهمل ترین علوم بشری بود.

وقایع تاریخی شباهتهای عجیبی با هم دارند و همین شباهتها باعث می شود که پارهای از نظریههای تاریخی، حرکت تاریخ را حلزونی یا ادواری تلقی کنند و مدعی شوند که تاریخ هر ملت، مذهب و نظام پس از سیر ادواری مجدداً به جای اولیه خود بازمی گردد و وقایع گذشته به نحوی تکرار می شوند. صرف نظر از صحت یا سقم این فرضیهها و نظریهها بسیاری از مخالفان جمهوری اسلامی با تکیه بر چنین فرضیهها و نظریههایی مدعی هستند که نظام جمهوری اسلامی یک گذار از جامعه سنتی به جامعه مدرن

جدال بین نظریه مشروعه خواهی و مشروطهخواهی در حوزه تفکرات دینی و عدم اهتمام بزرگانی چون آخوندخراسانی، میرزای نائینی، شیخ فضل الله نوری و حاج آقا نورالله اصفهانی و بسیاری از رهبران و متفکران معتقد به



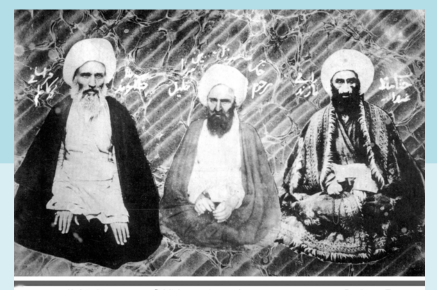


حکومت شریعت در عصر مشروطه، برای مفاهمه و تعامل، به منظور درک مفاهیم جدید، جامعه ایران را در یکی از حساس ترین دورههای تاریخی قرار داد. به طوری که با تسلط نظام مشروطه مطلق و سقوط انقلاب به دامان استبداد رژیم پهلوی، وصول به حق مطالبات، استقلال، ازادی و پیشرفت همهجانبه ايران سالها محقق نشود.

بازتاب سلطه حمود ی رود دور ماندن ایران از پنجاه سال تجدد و ترقی نبود. بازتاب سلطه حکومت پهلوی در ایران، فقط با توجه به ضریب سرعت تحولات جهان در این دوره میبینیم که ایران در عصر پهلوی در همه ارکان اجتماعی، سالهای زیادی از حقوق تاریخی خود محروم شد. این در حالی است که تمام ارکان سیاسی، اقتصادی، فرهنگی و اجتماعی ایران در دست عناصر تجددگرا بود. اندیشه تجدد و ترقی به سبک غربی با حمایت مقتدرترین کشورهای غربی، فرصت کافی برای اعمال باورهای أنها فراهم ساخت؛ اما ایران به گواهی دوست و دشمن و آثار تاریخی در آغاز پیروزی انقلاب اسلامی، کشوری کاملاً عقبمانده و روستایی بود.

انقلاب اسلامی بسترها و زمینههای جدیدی را برای تحقق آرمانهای دویست ساله اخیر ملت ایران به منظور کسب ازادی، استقلال و تاسیس نظام مبتنی بر باورها، اعتقادات و ارزشهای دینی فراهم کرد. اکنون در یک شرایط تاریخی شبیه به انقلاب مشروطه مجدداً مفاهيم جديد بدون توجه به ماهیت حقیقی و تاریخی آن به مجادله با نظریه انقلاب اسلامی و حکومت جمهوری اسلامي آمده است.

آنچه امروزه نیز ذهن جامعه ایرانی را درگیر خود کرده است، از نظر ماهیت تاریخی تفاوت چندانی با عصر مشروطه ندارد. جامعه مدنی، دمکراسی و مردمسالاری، مفاهیمی هستند که دارای همان معانی حقیقی و تاریخی هستند. ممكن است بعضى از متفكران مذهبي جامعه ایران مرادشان از جامعه مدنی یا دمکراسی آن مفهوم حقیقی باشد، اما مفهوم مورد بحث، أن



آبات عظام عتبات از دست راست: ملا عبدالله مازندراني ، ميرزا خليل آخوند ملا محمد كاظم خراساني

مفهوم تاریخی است. این چهره تاریخی محصول سیر تحول اندیشه سیاسی در غرب است که آثار مشخصی نیز در حوزه دیانت، سیاست، اقتصاد و تحولات اجتماعی از خود برجای گذاشته است.

مفهوم تجدد و ترقی در پناه جامعه مدنی و دمکراسی، چیزی جز بسط پروژه تجدد و ترقی غربی نیست. این پروژه در تاریخ مشروطه بازتابی جز تعطیلی عقل ایرانی و انسداد تفکر به همراه نداشت.

حاج آقا نورالله متفکری بود که پس از استحاله مشروطه در استبداد رضاخانی متوجه این نقص و غفلت تاریخی شد. او دید که پس از سلطه جریان تجددگرا بر دستاوردهای انقلاب مشروطه، چگونه مفاهیمی چون انجمن مقدس، مجلس

مقدس، تلگرافخانه مقدس، دولت مقدس و دهها مفهوم مقدس دیگر که در ارتباط با انقلاب و نفس گرم متفکرین دینی ماهییت قدسی پیدا کرده بودند، در دست سیاستبازان نامقدس به ابزار سركوب دين، أيين، آزادي، استقلال، امنيت فکر، تعلیم و تربیت، علم و فرهنگ و ارکان جامعه تبدیل شده است.

حاج أقا نورالله به دليل ميثاق مقدس و جاودانی خود با نظام شریعت متوجه این غفلت تاریخی شد. او برای سرنگونی میراثخواران مشروطه به قم هجرت کرد تا شاید راهی برای اعاده آن دستاوردهای از دست رفته بیابد. او جان خود را بر سر این میثاق نهاد. روح و روانش شاد و راهش مستدام باد.

#### یی نوشت ها:

۱. مكالمات...، همان، ص ۵۱۸.

۲. مکالمات...، همان، ص ۵۱۸).

٣. مكالمات...، همان، ص ٥٢٠.

۴. مكالمات...، همان، ص ۵۲۶.

۵. لوایح، آقاشیخ فضل الله نوری، همان، ص ۶۹.

۶. همان، ص ۶۲.

۷. مكالمات مقيم و...، همان، ص ۵۲۶.

٨. مكالمات...، همان، ص ٥٢؛.

٩. مكالمات...، همان، ص ٥٢٧.

۱۰. مكالمات...، همان، صص ۵۲۲ و ۵۲۳.

۱۱. مكالمات...، همان، ص ۵۲۳. ۱۲. مكالمات...، همان، ص ۵۲۵.