## حوزه اصفهان مهد علم و جهاد

در مصاحبهٔ با حضرت آیتالله مظاهری

O ضمن تشکر از فرصتی که در اختیار ما قرار دادید بفرمائید جنابعالی به عنوان یکی از مراجع معظم تقلید و رئیس حوزه علمیهٔ اصفهان، فراز و نشیبهای این حوزهٔ بزرگ را چگونه ارزیابی می کنید؟ مسمالله الرحمن الرحیم. حوزهٔ علمیهٔ اصفهان، حوزهٔ کهنی است و می توانیم بگوییم در حقیقت سلف حوزهٔ علمیه قم است. سابقهٔ این حوزهٔ سابقهٔ یک هزار ساله است. بر اساس مستندات تاریخی، نخستین دوره از ادوار حوزهٔ علمیهٔ اصفهان به زمان حکومت آل بویه علمیهٔ اصفهان به زمان حکومت آل بویه برمی گردد، آمدنِ شیخ الرئیس ابن سینا هم به

اصفهان، حوزهٔ کهنی است و می توانیم بگوییم در حقيقت سلَف حوزة علميه قم است. سابقة این حوزهٔ سابقهٔ یک هزار ساله است. بر اساس مستندات تاریخی، نخستین دوره از ادوار حوزهٔ علمية اصفهان به زمان حكومت أل بويه برمی گردد، آمدن شیخالرئیس ابن سینا هم به اصفهان که در اوائل قرن پنجم (ظاهراً بعد از سال ۴۱۲ قمری) بوده به همان دوره مربوط مى شود. ابن سينا در زمان حكومت علاءالدولة دیلمی به اصفهان آمده، بعد از آنکه مدتی در همدان بوده است و در اصفهان علاوه بر وزارت به تدریس و امور علمی پرداخته و مدرسهای هم مربوط به او بوده که در تاریخ به نام مدرسهٔ علایی از آن یاد شده است و روی همین جهت هم بعضی معتقدند که مدفن ابن سینا در همان مدرسهٔ علایی اصفهان «در محلهٔ بابالدشت» در خیابان ابن سینای فعلی است نه در همدان، زیرا ایشان تا آخر عمر در اصفهان باقی مانده است و در زمان او در حوزهٔ علمیهٔ اصفهان، شاگردان عالم و بزرگی پرورش یافتهاند. در زمان أل بويه به دليل اعتقاد أنها به مذهب

همزمان با آغاز حکومت آنهاست که نهضت

همزمان با آغاز حکومت آنهاست که نهضت احداث مدارس علمیهٔ شیعه و مهاجرت علمای شیعی از جبل عامل و دیگر شهرها شروع شد و کسانی مثل جناب شیخ علی بن عبدالعالی کرکی(قدسره) یعنی محقق ثانی، صاحب جامعالمقاصد در قرن دهم به اصفهان آمدند یا که آنها هم از جبل عامل آمدند و با حضور این علما، حرکت فرهنگی بزرگی در حوزهٔ علمیهٔ و ارزشمندی تدوین شد که هنوز هم ما از آن اصفهان شروعت بهرمند هستیم. درخشش حوزهٔ و ارزشمندی تدوین شد که هنوز هم ما از آن اصفهان و تأسیس بعضی مکاتب علمی مثل اصفهان یا مکتب فلسفی اصفهان یا مکتب حدیثی مکتب فلسفی اصفهان یا مکتب حدیثی اصفهان یا مکتب حدیثی

تشیّع، خدمات مهمی انجام شده و علمای بزرگ تشيع هم به أنها توجه داشتهاند. شيخ مفيد، سید مرتضی و سید رضی (قدس ره) هم در زمان حکومت آل بویه می زیسته اند و لذا در بیش ازیک قرن حکومت آنها، تشیّع از نظر فرهنگی و اجتماعی و سیاسی رشد کرده است ولی بعد از آل بویه حکومت هایی که آمدند، تعصبات تندی داشتند که به خاطر آن با شیعیان بدرفتاری های زیادی شد و ایران هم دچار أشفتگیهایی در عرصهٔ فرهنگ و سیاست شد و بعد هم در قرن هفتم حوادث تلخی مثل حملة مغول پیش آمد و در همین اصفهان، مدارس و کتابخانه ها را ویران کردند، اما گفته شده که همزمان با عصر سلجوقیان در اصفهان در خصوص احداث مدارس، اقداماتی صورت گرفته و از جمله خواجه نظام الملک هم که اینجا بوده، مدرسه یا مدارسی ساخته و تدریس و تألیف داشته، ولی چون یک دورهٔ همراه با رقابتهای سیاسی و مذهبی بوده و وجه غالب حكومت و مردم و علما مثل همين خواجه نظام الملک، گرایش های سنی بوده، لذا تاریخ حوزهٔ شیعه، چندان روشن نیست یا حداقل من اطلاعی ندارم، ولی برخی مدارس علمیه مربوط به أن عصر هنوز در اصفهان وجود دارد.

اما پررونق ترین دورهٔ حوزهٔ علمیهٔ اصفهان که یک دورهٔ منحصر به فرد و دارای امتیازات متعدد است، مربوط به زمان حکومت صفویه و



همان زمانها و از آثار عظیم دانشمندانی مثل میرداماد و شیخ بهایی و صدرالمتألهین و علامه مجلسی و پدر ایشان و فاضل هندی معروف به کاشف اللثام و أمثالهم است.

بعدها به علت بعضى بى لياقتى ها و مشكلاتى که در حکومت صفویه پدید آمد و قدر این فضای علمی فرهنگی را به درستی نداستند و منجر به هجوم وحشيانهٔ افغان ها شد، دوباره اصفهان با یک آشفتگی روبهرو شد و سیر صعودی حوزهٔ علمیه هم متوقف شد. حکومتهای بعد از صفویه هم که اصولاً به علم و ترویج دین، چندان توجهی نداشتند تا نوبت به دورهٔ قاجار و پهلوی رسید که از جهاتی بدترین دورههاست، به ویژه از جهت علمی و فرهنگی ولی باز هم حوزهٔ علمیهٔ اصفهان بعد از یک سیر رکودی در همین دوره علما و مکاتب علمی خوبی داشته است. ورود مرحوم سيد حجت الاسلام يعنى سید شفتی و مرحوم حاجی کلباسی، دوباره حوزه را بعد از أن ركود حاصل از حملهٔ افغانها زنده کرد و تا این اواخر که علمای اه جهار و

زنده کرد و تا این اواخر که علمای اه جهد و مبارزهای مثل مرحوم آقای حاج آقا نور بنجفی یا مرحوم شهید مدرس در دورهٔ قاج و اوایل پهلوی ظهور کردند. در نهضت م وطه و همچنین در جریان مبارزات ملت ایر با نظام استبدادی پهلوی هم این حوزه و عای آن، نقش برجستهای ایفا کردهاند. لذا همین دوره هم علی رغم رکودهایی که بر حاصفهان، گاهی کمتر و گاهی بیث حاکم می شده ولی در عین حال، نقش لمی و می شده ولی در عین حال، نقش لمی و اجتماعی علما و حوزهٔ علمیه قابا دقت و بررسی و تحلیل تاریخی است.

دورهٔ آخری هم که در حوزهٔ علمی صفهان در حال وقوع و تجربه است مربوط بعد از انقلاب پرشکوه اسلامی است که این طرف شروع شده و از تاکنون، تغییرات عمدهای چه در ساختار مدیریتی حوزه و چه در امور تحقیقاتی به شکل

رن استان مرمود

جدید و با امکانات امروزی و چه در تأسیس رشتههای تخصصی و تربیت طلاب در این گروهها و چه در به وجود آمدن یک نسل جدید جوان از طلاب، به وقوع پیوسته که امیدواریم خداوند تعالی، عنایات خودش را همراه با الطاف حسرت ویی عسر «رواحت داد» به سحب اصلی حوزههای علمیهاند، بیش از پیش نازل فرماید و این حوزه به سربلندی هرچه بیشتر نایل شود.

لذا ملاحظه می کنید که حوزهٔ علمیهٔ اصفهان در طول تاریخ جزر و مد عجیبی داشته و بزرگانی از ابن سینا گرفته تا محقق کرکی و از او تا علامه مجلسی و از ایشان تا سید حجت الاسلام و از او تا مرحوم آخوند کاشی و از آن بزرگوار تا دورهٔ اخیر و تا به امروز در دورههای مختلف در این حوزه بودهاند، این جزر و مد گاهی از نظر کمیت و از نظر کیفیت خیلی بالا بوده اما گاهی هم کمرنگ می شده ولی بوده اما گاهی هم کمرنگ می شده ولی هیچوقت خاموش نشده است. یکی از عللی که من در سال ۱۳۷۴، به درخواست علمای

رر رر بی بی بر ۱۰ بی بر بر بی بر بر بی بر بر بی بر بر بی بود که احساس می شد که حوزه در مخاطره است و دیدم اگر بتوانم با کمک علما و فضلا

این حوزه را زنده تر کنم، مورد رضایت سلسلهٔ علما سلف است که، اینها خیلی خدمت کردند به به حوزه و به اسلام، چنانکه خدمت کردند به اصل فرهنگ دینی در اصفهان. لذا خوشحالم از اینکه الحمدلله الان هم اصفهان دارای یک حوزه بانشاط پویاست. امیدوارم انشاءالله با عنایات حضرت ولی عصر این حوزه زنده تر بشود و آنچه این وجود بزرگوار و مقدس که صاحب حوزهها هستند، می خواهند در حوزه تحقق پیدا کند. انشاءالله.

O با توجه به وجود حوزه علمیه ای با قدمت حوزه اصفهان چرا در سال ۱۳۰۰ شمسی که حوزه علمیه قم تأسیس شد، مرکزیت حوزه در ایران به قم منتقل شد؟ چه عامل و آسیبی باعث رکود حوزهٔ علمیهٔ اصفهان در آن دوره گردید؟

O حوزهٔ علمیهٔ اصفهان به خاطر تأسیس حوزهٔ علمیهٔ قم رکود پیدا نکرد. مرحوم ایت الله العظمی حاج سیم حبدالحریم حائری یزدی(قدسره) از اراک به قم اَمدند و در قم ماندند و أنجا یک شکوفایی ویژه پیدا شد و من الان سراغ ندارم که افرادی در آن عصر حوزة علمية اصفهان را رها كرده باشند از بزرگان و رفته باشند قم یا اگر بودند، خیلی قلیل بوده. این رکودی که گاهی در حوزهٔ اصفهان پیدا شده از نبود علما سرچشمه می گرفت، از خلاً بزرگان حوزوی بود. بهطور طبیعی وقتی که شخصیتهای علمی دریک مجمع علمی نباشند، خواه ناخواه یک رکودی پیدا می شود، چنانکه در همین دوره اخیر که شخصيتهايي نظير مرحوم أقاسيد محمدباقر درچهای، مرحوم جهانگیرخان، مرحوم آخوندکاشی و امثالهم بودهاند، نه تنها رکودی

ر . رر ر یی رر .ر ر مر ر .ر مر مر مر مر مر مر مرحوم ایتاللهالعظمی اقای بروجردی، هم ان دوره طلبه اصفهان بودند ولی بعدها دو

7

مرتبه خلاً بزرگان موجب رکود شد. ولی اینکه اصفهان از بین برود و قم سر پا بشود ظاهراً این گونه که می فرمایید نیست. قم برای خودش یک شکوفایی خاصی پیدا کرد و مرحوم مؤسس، أقاى حاج شيخ هم انصافاً زحمات زیادی متحمل شدند و ایشان هم از نظر علم و هم از نظر عمل و هم از نظر حقایق روحی و واقعیتهای قلبی خیلی بالا بودند. أن حركت ایشان که همراه با یک تدبیر و عقل عجیب و غریبی بوده، به ویژه در زمان استبداد رضاخانی موجب شد كه قم الحمدلله شكوفايي پيدا كرد و در واقع قم الان كانون و محور حوزههاى علمیهٔ تشیع است. البته در اصفهان در دورهٔ حکومت رضاخان دوباره حوزه رکود پیدا کرد ولی رکود به این معنا که حوزه مثلاً از هم پاشیده باشد نیست، بعدها هم در این اواخر مرحوم أيتالله أقاى خراساني و بعد مرحوم أيتالله أقاى خادمي و بعد مرحوم أيتالله أقاى صادقي و مرحوم أيتالله أقاى لطف الله صافى و ديگر آیات و اعلام و بزرگان انصافاً خیلی کار کردند و زحمت کشیدند برای حفظ و اعتلاء و تعمیق و توسعة حوزة علمية اصفهان، ولى بههر حال ما مى توانيم بگوييم در حالى كه بعد از حملة افغانها و بعد هم در این دوره اخیر یعنی در زمان رضاخان خیلی خسارت وارد شد به حوزهٔ علمیهٔ اصفهان و به خود اصفهان و به معنویت و علمیت و موقعیت فرهنگی این شهر، لکن حوزهٔ اصفهان همچنان پابرجا ماند. در استبداد رضاخانی خیلی ضرر زده شد به همهٔ حوزهها و حتى قم، حضرت امام (قدس سره) به من مى گفتند که ما روزها نمی توانستیم در قم بمانیم، می رفتیم در باغی در بیابانها و شب می آمدیم حجره و اصلاً رضاخان بنا داشت و میخواست که نابود بكند همهٔ حوزهها را اما بلافاصله وقتى رضاشاه رفت، آن رکود دوباره مبدل به یک تحرک شد، پس این جزر و مدّ در حوزهٔ اصفهان همیشه بوده البته شدت و ضعف داشته است.



O مقام معظم رهبری در سفری که به اصفهان داشتند در آن سخنرانی مسجد حکیم که خود جنابعالی هم حضور داشتید وقتی شرایط حوزهٔ اصفهان را در دورهٔ صفوی مطرح کردند به یک نوع پیوند بین حوزه و مردم اشاره داشتند. مثلاً شیخ بهایی را مثال زدند که آن کتابی که ایشان نوشت در زمان خودش، معارف دینی را با داستان به مردم یاد می داد، امروز ما دوباره احتياج داريم به اينكه امثال شیخ بهایی ها همان کار را ولی به سبک جدید انجام بدهند. همچنین احیاء علوم اسلامي شامل عرفان، فلسفه، اخلاق، تفسير و حديث هم هست. أيا تمرکز حوزه در یک رشته یعنی فقه و اصول می تواند پاسخگوی نیازها و توقعات از مراکز دینی باشد یا نه؟

O حوزهٔ علمیهٔ نجف تقریباً این جور بوده، یعنی همیشه در علوم اسلامی که به درد زندگی روزمرهٔ مردم می خورد یا در تربیت مبلّغ، ضعیف عمل کرده است و آنها این را هم امتیاز می دانستند و می گفتند که اگر بخواهیم غیر این باشد ضربه به فقه و اصول می خورد. ولی

ما خلاف این را امتیاز می دانستیم، لذا حوزهٔ قم که تشکیل شد و بعد در زمان رونق ویژهٔ آن در وقتی که نوبت به استاد بزرگوار ما أيت الله العظمى أقاى بروجردى (قدسره) رسيد الحمدلله يک شکوفايي خاصي، حوزهٔ قم از این نظر پیدا کرد اگرچه محور فقه و اصول بود، اما فلس<mark>فه ا</mark>گر محور نبود لااقل در حاشیه هم نبود، همچنین عرفان اسلامی و همچنین تفسیر و همچنین کارهای فرهنگی مثل انتشار مجله م<mark>کت</mark>ب تشیع یا احیای تراث علمی تشیع یا امور تبلیغی شکوفایی پیدا کرد به طوری که عالمها و مبلّغهای خوبی هم تحویل جامعه و دانشگاهها شد مثل شهید مطهری، شهید به<mark>شت</mark>ی، مرحم شهید باهنر و مرحوم شهید مفتح که انصافاً هم برای عالم اسلام و هم برای این نظام، هم برای حوزهها هم برای دانشگاه ها خیلی کار کردند، اینها شاگردهای همین حوزه قم بودند. در اصفهان هم این جزر و مد<mark>ّ بو</mark>ده یعنی بعضی اوقات محور همان فقه و <mark>اص</mark>ول بوده، و بقیه علوم در حاشیه ولی در بعضی دورهها علوم دیگر نیز به طور مبسوط گسترش یافته و اصلاً اصفهان حوزهٔ گرمی در فلسفه و معقول داشته است.





## جمعی از مشروطه خواهان اصفهان

مکتب فلسفی اصفهان که مرهون ملاصدرا و اساتید اوست مثل مکتب حدیثی اصفهان که مرهون علامه مجلسی و پدر او است؛ بسیار بااهمیت است. در زمان حاضر هم در قم باید بگوییم که علوم اسلامی محور است، نه فقه و اصول اگرچه فقه و اصول باید بیشتر به آن اهمیت داده شود، چون دامنهدار است و یک نحو سرمایه است، این ۷، ۸ ساله در اصفهان نحو سرمایه است، این ۷، ۸ ساله در اصفهان هم این جور بوده، گروههای تخصصی، مرکز تحقیقات، احیای میراث مکتوب و تبلیغها و اعزامها، اینها همه دلیل بر این است که توجه به این مطلب بوده و هست.

O یک موضوعی که در زندگی آقانجفی و حاج آقا نورالله جالب و قابل تامل است این است که وقتی این بزرگان در مشروطه حرکتشان را شروع کردند در اصفهان بزرگان دیگری هم مثل آقای درچه ای، جهانگیرخان، آخوندکاشی به تعلیم و تربیت اشتغال د اشتند. در دورهٔ تنباکو هم که اولین بار حکم تحریم توسط آقانجفی صادر شد، قبل از میرزای توسط آقانجفی صادر شد، قبل از میرزای شیرازی، ایشان ۴۷ و ۴۸ سال سن داشتند در صورتی که آن زمان مرحوم

سید فشار کی در اصفهان بودند و بسیاری از بزرگانی که ۲۰ سال، ۳۰ سال از ایشان سنشان بیشتر بوده و ما در اصفهان نمی بینیم که کسی حکم ایشان را لغو کرده باشد اگر برخی از علما موافقت نکردند، مخالفتی هم نکردند. در صورتی که در تهران یا در نجف دو گروه شدند، مشروطه خواه و مشروعه خواه، در نجف اشرف هم دو جریان شدند مرحوم سید صاحب عروه و طرفدارانش در مقابل مرحوم أخوند صاحب كفايه. به هر حال تا مدتها این درگیریها ادامه داشت، یا در تهران مرحوم أقاى شيخ فضل الله نوری. اما در اصفهان چنین چیزی وجود ندارد و یک نوع همراهی مشاهده مى شود. با اينكه جنابعالى استحضار دارید یک قیام ضد دولتی کردن آن هم بر ضد رضاشاه کار سختی بوده است يعنى اينكه أدم ٣٠٠، ۴٠٠ تا عالم ديني و مجتهد و طلبه را بردارد ببرد جلوی سلطان وقت بگذارد این کار سختی است، چطور مخالفتی نشده؟ این یک چیز عجیبی است حتی زمان خود ما و دورهٔ انقلاب به هر حال برخی از مقدسین می گفتند نمی شود، نکنید، خون از دماغ کسی نیاید، اما چنین چیزهایی در تاریخ راجع به اینها نه در مشروطه ثبت شده نه در قضیه قیام حاج اقا نورالله، به نظر حضرتعالى تأييد ايشان از طرف علما ریشه در چه مسئلهای دارد؟

O مرحوم آقانجفی و حاج آقا نورالله هر دو بزرگوار نفوذ مردمی و حوزوی خاصی داشتند یعنی هر دو علاوه بر اینکه در میان مردم یک شهرت بسزایی داشتند مخصوصاً مرحوم آقانجفی از نظر علم و از نظر عمل، خواص هم اینها را دو روحانی مبرز میدانستند، یعنی اینها را لایق میدانستند برای پیشتازی و رهبری، و



برای اینکه ریاست حوزه یا ریاست روحانیت در اختیار ایشان باشد و چون چنین بود دیگر خواه ناخواه مرحوم حاج أقا نورالله و أقاى أقانجفي توانستند در صحنههاي سياسي أن دوره، خیلی کار بکنند حالا روحانیت یا ساکت بود یا همراه و بهرحال تقابل نبود و وقتی تقابل نبود طبعاً آنها توانستند کار بکنند. در قضایای حضرت امام هم همین جور شد. حضرت امام هم یک نفوذ ویژه در میان روحانیت، مخصوصاً فضلا و طلاب روشن بین داشتند و این نفوذ حضرت امام موجب شد که قد علم بکنند و بتوانند علاوه بر قیام و نهضت، یک نظامی را معماری کنند و بیاورند، دیگران هم اگر انقلابی بودند همراه شدند، اگر هم فتوایشان این بود که نه، یا اینکه صلاحشان نبود ساکت شدند. حضرت امام به تنهایی توانستند کار عظیمی را بكنند و من خيال مي كنم در اصفهان اينكه مرحوم أقانجفي ومرحوم حاجأقا نورالله توانستند

عرض اندام بكنند و راستي هم شکست دادند به حکومتهای جبّار وقت، این شکست برای خاطر همین بود که این دو بزرگوار از نظر نفوذ در میان مردم و نفوذ در میان خواص عالی بودند و نفوذ کامل داشتند و دیگران یا تابع بودند یا ساکت. مثلاً در قضایای نهضت تنباکو هم این دو بزرگوار و هم برادر دیگرشان مرحوم آقای شیخ محمدعلى ثقةالاسلام فعالیت عظیمی کردند در مقابل حاكم وقت اصفهان يعنى ظل السلطان و پدرش ناصرالدین شاه و ذرهای در مقابل تهدیدهای این پدر و پسر جبّار كوتاه نيامدند.

ظل السطان آدم قلدر و نانجیبی بوده و در حکومت هم چون پسر شاه بود اختیارات کامل داشت ولی در عین حال این بزرگان در مقابل اینها ایستادند و مقاومت کردند و شکست دادند. یا مثلاً حکم تحریم آقانجفی علیه سلطهٔ بازار اجنبی در ایران، اثرات مهمی داشته است. یا

تأسیس آن شرکت معروف به اسلامیه از سوی مرحوم حاج آقا نورالله که در حقیقت برای استقلال خواهی و خودکفایی کشور بود و برای اینکه جلوی بازار اجنبی و تسلط بیگانهها بر فرهنگ مردم ایران گرفته شود. یا تأسیس بیمارستان، که همین بیمارستان خورشید فعلی که اسمش را عوض کردند به بیمارستان نور به یاد مرحوم حاج آقا نورالله و یا رسیدگی به محرومین و امثال این کارها از نظر فرهنگی و اجتماعی خیلی اهمیت داشته است. و در آن سالها مخصوصاً بعد از جنبش مشروطه خواهي، اذهان و افکار بسیاری از تحصیل کردههای مملکت به طرف غرب و غربیها رفته بود و أن طبقهٔ روشنفكر در همان زمان در ايران به وجود آمد و به همین سبب این جریان روشنفکری در کشور ما به صورت ناقص و بیمارگونه متولد شد. چون آنها با پیروی از تمدن بیگانهٔ غربی، یک نحو عناد از روی تعصب و جهل به فرهنگ اسلامی و فرهنگ خودی کشور پیدا کردند و در واقع شیفتهٔ غرب شدند و از فرهنگ ملی تنفر پیدا کردند و هر جایی که شیفتگی و تنفر از روی تعصب و عناد و لجبازی و جهل پیدا شد، کار خراب می شود چون «حب الشئ يُعمى و يُصم» و اين يعنى تقلید کورکورانه. در آن فضای تقلیدی، فرهنگ





غربی گسترش زیادی پیدا کرد، حکام بی لیاقتی هم مثل ناصرالدین شاه، و بعدها کسی مثل رضاخان در این دو دورهٔ قاجار و پهلوی، مملکت را به سمت غرب، تا توانستند سوق دادند. در یک چنین فضایی مرحوم آقانجفی یا حاج آقا نورالله چون جدا از مراتب علمی و عملی، دارای بینش سیاسی و اجتماعی بودند و مسائل جاری داخلی و بین المللی را درک می کردند و تحت الله نظر داشتند و به تعبیر امروزی ها اهل تحلیل الله بودند، کار مهمی کردند، گفتند ما با پیشرفت مخالف نیستیم، با تمدن مخالف نیستیم، با توسعه مخالف نیستیم، اما مبنای توسعه و پیشرفت و تمدن نباید غرب و بیگانه و دشمن این کشور و تفکرات او باشد بلکه ما خودمان باید بر پایهٔ سنتهای عقیدتی و باورهای مقدس خودمان، کشور را خودکفا کنیم و بسازیم و لذا حتى توليدات شركت اسلاميه به کشورهای دور دست هم صادر شد. ببینید، حدود یک قرن پیش، چقدر تفکرات عمیق و پیشرفتهای در مغز و فکر روحانیت این مملکت و حوزههای شیعه بوده است! آن وقت امروز عدهای میخواهند همهٔ کارهای اصلاح گرانه و توسعه و پیشرفت را با اسم غرب و بیگانه برای خودشان و به نام خودشان مصادره کنند و معالاً سف نسل جوان ما هم با تاريخ حتى با تاریخ معاصر آشنا نیست و نمی داند که مبارزه روحانیت و حوزهها و علما در مقابل نفوذ سیاسی استعمار در این کشور در زمان قدرت روسها و بعد انگلیسها و بعد آمریکاییها و دخالتهای نابجای آنها و مستشاران آنها چقدر عظیم و گسترده و پیشتازانه بوده. مبارزات همین دو برادر عظیمالقدر، در تاریخ بسیار عبرتانگیز و مهم و بعدها هم در زمان ما شخصیتی مثل حضرت امام توانستند با نفوذشان اساساً نظام و حکومتی را بر مبنای دین ایجاد کنند. بنابراین اگر ملاحظه می کنید که در برابر حضرت امام یا

أقاى حاج أقا نورالله يا أقاى أقانجفي، علماي

دیگر اختلاف نکردند، به خاطر عظمت أنها و نفوذ كلمهٔ أنها بود كه همه، أنها را قبول داشتند و یا همراه بودند.

O جايگاه مرحوم أقانجفي، حاج أقا نورالله و برادرشان حاج شیخ محمدعلی ثقة الاسلام را در قيام تنباكو با توجه به درنده خویی ظل السلطان و استبداد قاجاری چگونه ارزیابی می کنید و این مقاومت ریشه در کجا داشت؟

O بله عرض شد که حرکتی بسیار ارزنده کار را می کر ، قدرت نبود یعنی در اصفهان

О تعامل بین حوزهٔ اصفهان و عتبات عالیات در دورهٔ قاجار نشان می دهد که ارتباط عميقي بين حوزه نجف، سامرا و اصفهان در این مقطع وجود داشته، و به نحمد حمده نحف مد مقطع سامدا شاید خیلی از مسائل را به حوزهٔ اصفهان و مخصوصاً شخصیتهای بزرگی که در

نمى تواند كار بكند، علم هم مى خواهد. مراتب

علمی این دو بزرگوار هم خیلی بالا بوده و

مورد تأیید و قبول همهٔ اعاظم آن زمان بوده

است. اقانجفی یک مرجع بود و از نظر علمی

هم هر دو وزین بودند. تدریس داشتند و حوزه

باید بگوییم که ریاستش مال اینها بود، دیگران

هم ریاست اینها را قبول داشتند و آن علمشان

و شجاعتشان و چیزهای دیگر آن نفوذ مردمی

و نفوذ در میان خواص را ایجاد کرد و موجب

شد که الحمدلله برای ایران و برای عالم اسلام

خیلی کار کردند یعنی از کسانی که باید در

تاریخ بنویسیم و کم نوشته شده و امیدواریم

این سمینار شما زنده بکند این چیزها را، این دو

بزرگوار و زحمات آنهاست برای اسلام و اصلاً

المناخ المنا المناخ المناخ المناخ المناخ

عمیق علمی و معنوی بوده، شما ملاحظه کنید

كه مرحوم أقاشيخ محمدتقى صاحب هدايه،

که خیلی از نظر فقه و اصول بالا بوده به اندازهای

که الان حاشیهٔ ایشان اصول روز است و این

خیلی عجیب است چون معمولاً این

نوشته های اصول بعد از ۴۰ سال، ۵۰ سال،

تقريباً به قول عوام كهنه مى شود ولى الان

اصول ایشان، اصول زندهای است، و من عقیده

دارم کار این دو بزرگوار که نوههای آقاشیخ

محمدتقى هستنداگر بهتراز أقاشيخ محمدتقى

نبود کمتر نبود. او از نظر علمی و اینها از نظر

سیاسی، اجتماعی زنده کردند اسلام را و اگر

کار این دو بزرگوار بهتر نبود لااقل مثل کار

جدشان خیلی اهمیت داشت.

بود و ضربه محکمی به حکام وقت بود و کاری که اینها انجام دادند دلیل بر این است که هم شجاع بودند و هم با تدبیر بودند مخصوصاً حاج أقا نور الله السراقاء أقاده منا شجاع بودند و تی مثلاً برای من نقل کردهاند که ظلالسلا می ترسید بیاید پیش ایشان برای اینکه و میآمد با بی اعتنایی و سُخره او را بیرون م کردند و در مقابل ظل السلطان این جور رفتار دن شجاعت می خواهد یا اینکه از همین جم ی که ناصرالدین شاه گفت من اصفهان را به ای و خون می کشم شما را هم در مقابل مرد چوب و فلک می کنم، خب این دلیل بر ایا است که یک ذلتی برای یدا شده بود، یک ترسی در دل ناصرالدين شا وی پیدا شده د و این ترس را این بزرگواران ایجاد کردند. ا کارشان خیلی کار ارزشمندی بوده انصافاً و شمن نگذاشت آن مشروطهای که می خوا د بیا بشود، نشد و بالاخره نگذاشتند بن ارعابها و آن قیامهای ضدمشروطه الاخره مثل شهادت حاج شيخ که اگر اینها قدرت و امکان فضلالله نور نا نورالله و أقانجفي هم همين داشتند، با حا

خواص هم عموم مردم و الحمدلله، كار ومبارزه پیشرفت کرد البته تدبیر و شجاعت به تنهایی

یک تبعیت

، ا: ان ده ن گول بود ه .

حوزهٔ اصفهان حضور داشتند ارجاع می دادند، یعنی مورد اعتماد بودند اگر از اصفهان خبری در خصوص وقایع و مسائل ایران می رسید آنها به آن ترتیب اثر می دادند و حکم صادر می کردند و فتوی صادر می کردند. در مورد ابعاد این همکاری و اعتماد، اعتماد حوزه نجف یا حوزه سامرا نسبت به اصفهان حضرتعالی مطلبی به نظرتان می رسد؟

O بله عرض شد که این به سبب شناختی بود که آنها از این دو بزرگوار و مقامات علمی و اجتماعی و نفوذ حوزوی و مردمی آنها اطلاع داشتند یا چنانکه آن شناختی که نجف از تهران و بزرگانی نظیر حاج شیخ فضل الله یا مرحوم بهبهانی یا مرحوم ملا علی کنی و امثال اینها داشتند این شناخت موجب اعتماد می شد و اطمینان علمای بزرگ مثل مرحوم آخوند نسبت به اَقای حاج اَقا نورالله، وجه دیگری هم داشت و أن اینکه أقای حاج أقا نورالله از شاگردان آقای آخوند بودند و بسیار مورد احترام و توجه ایشان واقع می شدند. لکن به قول آن شاعر هزار نکته غیر از حُسن باید جمع باشد تا مقبولیت عمومی پیدا بشود، علم فقط نمی تواند، تدبیر فقط نمى تواند، شجاعت فقط نمى تواند بايد یک مقام جمع الجمعی پیدا بشود. مثل حضرت امام که عرض کردم، حضرت امام اگر مرجع نبودند، اگر علم فقه و اصولشان بالا نبود، اگر یک عارف کامل، یک فیلسوف کامل نبودند، نمى توانستند اين انقلاب را ايجاد كنند، شجاعت فقط که نمی شده، خیلی کسان این شجاعت را داشتند مثلاً مرحوم آیتالله کاشانی از این حیث خیلی خوب بود اما بالاخره کاری که حضرت امام کرد نتوانستند بکنند می خواستند هم که بکنند، نشد بکنند، در حالی که آقای کاشانی حق به این نظام اسلامی دارد، یک ارادات خاصی هم حضرت امام به آقای کاشانی داشتند، همانطور که آن ارادت از آن طرف هم

بود. درحالی که حضرت امام آن زمان یک مدرس بیش نبودند. از طرف دیگر وقتی شناخت نیست، اختلاف می شود ولی در مورد مرحوم حاج آقا نورالله و مرحوم آقانجفی، علمای نجف شناخت کامل روی آنها داشتند و آن شناخت کامل موجب می شد که تأیید می کردند. بعد هم مرحوم حاج آقا نورالله و مرحوم آقانجفی امتیازهایی داشتند و آن امتیازها موجب شد مسئولیت پیدا کردند، ریاست پیدا کردند علما هم می دیدند که راستی اینها جامع کمالات هستند و لذا در مقابل آنها یا ساکت بودند اگر فتوایشان اقتضا نمی کرد یا این که طرفدار و مبارز بودند و آنها را همراهی و تأیید می کردند.

О ما در یک مقایسه تاریخی مشاهده مى كنيم كه ٨٠ سال پيش حاج أقا نورالله قیام می کند و خیلی مشابهتها می بینیم بين شخصيت حاج أقا نورالله و حضرت امام که ۴۰ سال پیش قیام می کنند. شما که با شخصیت امام خیلی نزدیک بودید و اطلاعات دقيقي داريد لابلاي فرمايشات شما به وجه مشابهتهایی بین حاج اقا نورالله و امام اشاره شد. وجه امتيازها را هم اگر صلاح می دانید بفرمایید چه شد كه قيام حاج أقا نورالله به نتيجه نرسيد ولى قيام امام به نتيجه رسيد؟ أيا شرايط زمانه بود یا ظالمی که روبه روی آنها بود فرق داشت، یا مردم وضعیتشان جور دیگری بود یا نه برمی گشت به همان خصائصی که در وجه مشترک شما اشاره کردید که در امام قوی تر بوده و توانسته این قیام را به نتیجه برساند.

O اولاً این راباید توجه داشته باشیم که قیام حضرت امام یک خرق عادت بود، این را ما نباید فراموش بکنیم، حضرت امام نکردند، ما نکردیم، خدا عنایت کرد ولی به واسطه حضرت

صغرى تا الان همه علما اين موضوع ولايت فقیه را قبول دارند و همه علما هم در این خصوص کوشا بودهاند. من در درسهای ولایت فقیه، کلمات تعداد زیادی از اعاظم مثل شیخ مفید، شیخ طوسی، علامه حلّی، شهیدین تا متأخرین و معاصرین را آوردم که اینها در كتابهايشان مكرر به موضوع ولايت فقيه پرداختهاند و دلشان هم میخواسته این عقیده بنیادی پیاده بشود، اما نشده بخاطر مشکلات خاص و اقتضائات زمان. همین مرحوم أقا نجفی در تألیفاتشان به بحث ولایت فقیه بطور مفصل پرداختهاند و ایشان هم ولی فقیه را مبسوط اليد مى دانستند و اصلاً بنيان اقدامات و مبارزات ایشان برهمین اعتقاد بوده است. مرحوم أقانجفي و برادرشان حاج أقا نورالله در زمان مشروطه در اصفهان و توابع، کارهای اجتماعی و حکومتی می کردند و این به سبب اعتقاد علمی آنها بود که میخواستند به آن نظریهٔ علمی، عینیت اجتماعی و خارجی ببخشند و تا حدی هم موفق شدند، اگرچه کار آنها مثل کار حضرت امام فراگیر در کل مملکت نشد اما بالاخره، هم در مقام علمی به ولایت مطلقه فقیه معتقد شدند هم در مقام عمل و عینیت اجتماعی این کار را میخواستند تجربه كنند. ولى حركت حضرت امام هم اگرچه مثل حرکت این دو بزرگوار مبتنی بر همان نظریهٔ علمی بود لکن توسعه و سعهٔ عجیبی پیدا کرد و به کل مملکت رسید و واقعاً یک کار اعجابانگیز شد و علاوه بر نهضت به حکومت و نظام تبدیل شد. لذا اولاً باید بگوییم این کار حضرت امام یک خرق عادت بوده و الحمدالله

امام این خرق عادت انجام شد. از زمان غیبت

اما ثانیاً این را هم باید توجه داشته باشیم که امتیازهای حضرت امام را وقتی در تاریخ تحقیق کنیم می بینیم که بی نظیر یا کم نظیر

این حکومت دینی و جمهوری اسلامی، به دست

ایشان ایجاد شد.





است، حقاً حضرت امام امتیازهای عجیبی داشتند من تقريباً ۴۰ سال با ایشان مرتبط بودم از آن وقتی که ایشان یک مدرسی بودند تا وقتی که ایشان مرجع مسلم تقلید شدند تا بعد که توانستند نهضت را برپا بکنند تا آن زمانی که رهبر مطلق بودند و یک درخشندگی عجیبی در دنیا پیدا کردند. مثلاً حضرت امام از √ نظر خلوص کمنظیر بودند از نظر جامعیت علمی خیلی کمنظیر بودند از نظر شجاعت و تدبیر خیلی کمنظیر بودند و می توانیم بگوییم که حضرت امام در مقام جمعالجمعی و در بعد جامعیت بی نظیر بودند و لذا توانستند این نظام را معماری کنند.

مرحوم حاج أقا نورالله و مرحوم أقانجفي و علمای آن زمان اینها همه انصافاً عالی بودند ولى از جهاتي قابل قياس با امام نبودند و من خيال مي كنم اگر حاج أقا نورالله هم در زمان ما بودند، متابعت از حضرت امام می کردند زیرا حاج أقا نورالله هم از نظر خلوص و از نظر تواضع خيلي بالا بودند. على كل حال أن دو بزرگوار در زمان خودشان کار کردند و طاغوت أن زمان هم كه خيلي مهم بود يعني طاغوت قاجار و بعد پهلوی از کار آنها ضربه خورد لکن شاید، مقایسه، خیلی هم ضرورتی نداشته باشد، ما الان در مقام بيان حاج أقا نورالله هستيم نه حاج أقا روحالله.

O از أغاز تاريخ تشيع تا بعد از ٩ قرن که تشیع در شرایط تقیه بود، در قرن دهم (تقریباً از ۹۰۷ به بعد) تشیع به عنوان مذهب رسمی ایران انتخاب و معرفی شد و یک نظام به هر حال ناقص دینی نه یک حکومت تمام عیار اسلامی درست شد، علما در احکام قضایی، در موقوفات در اینگونه مسائل دخالت می کردند، کار می کردند و سلاطین صفویه هم راضی بودند به این، با هم

یک همکاری مثبتی داشتند، بعد از قاجاريه وبخصوص بعداز قرارداد تركمن چای این مرکزیت دینی و این تعامل از بین رفت. سلاطین کار خودشان را می کردند و راضی نبودند که علما در

سیاست و کارهای اجتماعی عالت صد تا زمان انقلاب اسلامی که محومت دینی تمام عیار روی کار آم اینجا یک خطی هست از آن حکومت ص دینی صفویه به این حکومت کامل ، این خط را اسمش را می گذاریم خط بضتهای اسلامی یک خطی است 7 فضایش، دورهاش با خط حکومتهای ینی فرق می کند، یک شرایط ویژهای رد مرحوم میرزای شیرازی در اولین مه باتی که با ناصرالدین شاه دارند در قرارداد رژی نه فقط می گوی نباکو باید لغو بشود بلکه می گویند تمام راردادهای استعماری خارجیها را باید ال ، کنیم، اما وقتی ایشان این حکم یا فی را صادر می کنند تقریباً ۵۰ روز طول شیده که قلیان و چپق و تنباکو ته یم شود، نامه ای از علما آمده که مردم ، گویند ما مى خواهيم تنباكو بكشيم قان بكشيم! بعد از ۵۰ روز، ۶۰ روز میرز برومندانه قضیه را جمع می کنند و گر دنبال حرفشان را نمی گیرند و حکوم هم تنباکو را لغو مي كند، ولي حرف مي ابيش از این بود می گفت قرارداد راه ای هم باید لغو بشود، بانک شاهنشاهی به باید لغو بشود، یعنی میرزا با همهٔ نا فاستعمار کار داشت ولی وقتی دید کشش مردم به اندازهٔ همهٔ اینها نیست و همین مقدار است، أبرومندانه و درست شروع كرد و موفق هم شد. ادامهٔ این تبدیل شد به مشروطه، و خط نهضتهای اسلامی یک

قدری پررنگ تر شد و همین طور این خط

نراض به

پررنگ تر شد تا انقلاب اسلامی، نکتهای که اینجا هست که مدیریت سیاسی مردم کار سختی است یعنی مردم را در صحنه نگه داشتن این در امام فوق العاده بود اما این کار در نهضتهای اسلامی کار سحبی است، مردم را در معابل پادساه و حکومت نگه داشتن کار مشکلی است و

این مدیریت سیاسی به نظر می آید در

مرحوم أقا نجفى و حاج أقا نورالله وجود

داشته که مردم را نگه میداشتند و چیزی که میرزا شروع کرد خط تکامل*ی*ان در اينها خيلي بالا بود. و نكتهٔ ديگر اين است كه مرحوم حاج أقا نورالله و أقانجفي پایان یک دوره باشکوه هستند که یک پروندهای بسته می شود یعنی پرونده نهضتهای اسلامی و امام أغاز یک دورهٔ باشکوهی است که به حکومت دینی و جمهوری اسلامی، منجر می شود این دو مقوله است و این دو مقوله تاریخ را به هم وصل مى كند، نظر جنابعالى چيست؟ O بله، این تحلیل درستی است. البته راجع به حاج أقا نورالله اگر ایشان زنده بودند و اگر گذاشته بودند، بیشتر از اینها کار می کرد چون هم نگذاشتند به دلیل آن سلطهٔ سنگین استبدادی و خفقان خاصی که در زمان رضاخان حاکم شد و به طور عجیبی با اسلام و مظاهر اسلام و حوزههای علمیه و روحانیت و علما مبارزه شد و هم خود این بزرگان سرکوب شدند، حضرت امام نقل می فرمودند که: «قیام أقای حاج أقا نورالله دايرهٔ وسيعى داشت و از همهٔ شمرهای ادان تقریباً اتصال بدا شده در قد مجتمع شدند و أن وقت در زمان رياست مرحوم مؤسس يعنى أقاى حاج شيخ عبدالكريم حائری بود، ولی مرحوم حاج أقانورالله که با جمع کثیری از علما از اصفهان آمده بودند، رأس این نهضت بودند و در مخالفت با رضاخان سنگ تمام گذاشتند». بعد حضرت امام

می فرمودند که: «این مرد سواد کوهی، این رضا خان قلدرنا نجیب، این نهضت را شکست بوسیلهٔ قدرت و حیله چنانکه قیام علمای آذربایجان و قیام علمای خراسان را هم با قدرت و حیله شکستند و از باب اینکه مردم تحت سلطه بودند، این نهضتها و قیامها شکست خورد». و حضرت امام مى فرمودند كه: «أن وقت كه أقاى حاج آقا نورالله در قم فوت شدند با فرضى كه مرحوم حاج شیخ از ایشان مراقبت کرده بودند، پزشک فرستاده بودند، به عیادتشان رفته بودند ولی ظاهراً ایشان را مسموم کردند و به شهادت رساندند». لذا ملاحظه می کنید که در یک چنین فضایی، آقای حاج آقا نورالله جان مبارک خودش را بر سر مبارزه با طواغیت و اجانب گذاشت و درحقیقت در آن فضای سنگین خفقان و قدرت و حیله و سلطه و استبداد، به ایشان مهلت ندادند ادامه بدهد و در حقیقت به قول شما پروندهٔ این نهضت بسته شد، یعنی پرونده را بستند و اجازه ندادند که دنبال بشود. ریشهٔ کار که رهبری نهضت بود زده شد، یا فرض کنید اقدامات کمتر از این را هم تحمل نمی کردند مثلاً برخوردی که با مرحوم آقای حاج شیخ محمدتقی بافقی در زمان رضاخان شد، با فرضی که می دانستند مرحوم بافقی از خواص و از اطرافیان اقای حاج شیخ است و رضاخان هم به خاطر عظمت و فراست مرحوم حاج شیخ از ایشان حساب می برد، ولی در عین حال چه ظلمهای بزرگی به آن مرد بزرگوار کردند و لذا در چنان فضایی مرحوم حاج شیخ، تشخیص درستی دادند که باید با روش خاصی با حكومت طرف شوند، چون اگر ايشان می خواستند به شیوهٔ دیگری عمل کنند، با فضایی که در جامعه بود و جو رعب و وحشتی که حاکم بود و ضعفی که در روحانیت پدید آمده بود، طبعاً رضاخان ریشهٔ حوزه را می کند و دیگر به طور کلی دین و جهت گیریهای دینی را سركوب مى كردند، شايد مرحوم مؤسّس با آن

حقیقت روحی و باطنی خودشان یا دست کم با آن فراست و ذکاوت عجیبی که داشتند، فهمیدند که باید تمام هم و سعی خودشان را مصروف کنند که حوزه حفظ شود تا از درون این حوزه، مدتی بعد شخصیتی با مقام جمعالجمعی ظهور کند و در واقع این شجرهٔ طیبه، مدتی بعد، میوه و ثمرهٔ بزرگی بدهد به نام امام خمینی که ایشان با یارانش بتوانند نهضتی ایجاد کنند که دیگر نه تنها شکسته نشود بلکه به یک حکومت و نظام دینی تبدیل

به بیان دیگر اگر بخواهم آن تحلیل شما و آن دو نکتهٔ مهمی که شما در سؤالتان اشاره کردید را باز کنم و به شکل ریشهای روشن کنم باید این طور عرض کنم که: نهضت حضرت امام اگرچه در سلسلهٔ نهضتهای قبلی علما بود و در راستا و در دنبالهٔ همان نهضتها بود، لکن حضرت امام در این نهضت دو کار اساسی را انجام دادند و همین دو کار و جمع این دو کار باعث شد که نهضت ایشان، پایدار شد و تبدیل به یک نظام و حکومت گردید. و این دو کار، هر دو از مسئولیتهای انبیاء بود و اینکه گفته می شد رهبری امام یک رهبری پایمبرگونه است، روی همین جهت بود.

اولین کار حضرت امام این بود که ایشان با توحید و جهت گیری توحیدی شروع کرد. اساساً همیشه ورد زبان مبارک ایشان این بود که «قل انما اعظکم بواحدة اَن تقوموالله مثنی و فرادی». در قدیمی ترین نوشتهای که راجع به قیام علیه ظلم و حکومت ظلم و استبداد از ایشان یافت شده که ظاهراً در دفتر کتابخانهٔ وزیری یزد نوشتهاند و در جلد اول صحیفهٔ نور هم اَمده و مربوط به سال ۱۳۲۳ شمسی یعنی حدود ۱۸ سال قبل از علنی شدن نهضت ایشان در خرداد ۴۱ است، در آنجا صریحاً ملت و علما به قیام دعوت شدهاند، در رأس آن متن تاریخی و شجاعانه و عالمانه و غیرتمندانه، همین آیهٔ

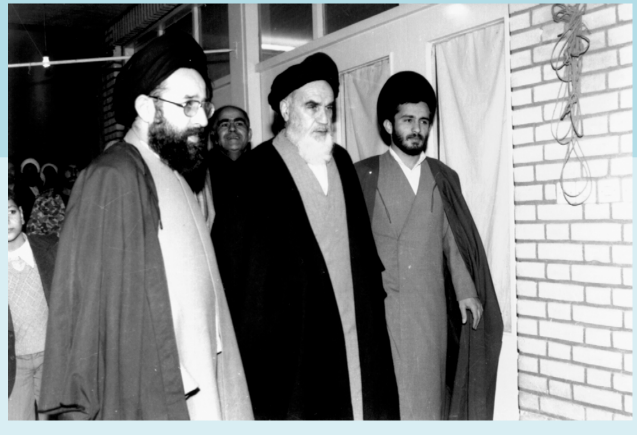
مبارکه را مرقوم کردهاند، در درسهای خودشان هم، مرتباً به مناسبتها این بیان را می فرمودند و دربعد از انقلاب هم، مكرر در سخنرانيها به این معنا اشاره و تأکید می فرمودند. غرض اینکه امام با یک جهت گیری به تمام معنا توحیدی شروع كردند و ادامه دادند و حقاً مقام توحيد ایشان بویژه توحید افعالی ایشان خیلی قوی و مستحکم بود و لذا عامه و خاصه را هم مرتباً به این جهت توحید و خلوص و اخلاص دعوت می کردند و همه چیز را، هم مبداءش را و هم منتها و مقصدش را خدا می دانستند و لذا می فرمود نهضت را خدا پیروز کرد، حکومت را خدا برپا کرد، خرمشهر را خدا آزاد کرد و الی آخر. روی این جهت امام، مردم را به این سمت توحیدی دعوت می کردند و همین باعث شد که آن روحیهٔ خلوص و خداخواهی مردم تقویت شد. این اولین کار امام بود که اولین کار انبیاء هم همین بوده که دعوت به خدا و توحید کردهاند و در قرآن کریم هم اساس این حرکتهای نبوی برهمین مدار توحید و برمحور پرهيز از شرک است. «قولو لاالله الاالله تفلحوا».

اما کار دوم امام در نهضت، کار دوم انبیاء بود یعنی «لیثیروالهم دفائن العقول»، امام سطح عقلانیت و تفکر عقلی مردم و جامعه را بالا برد همان طور که انبیاء الهی این کار را کردند و دفینه های عقول مردم را استخراج کردند و استحصال کردند. و شما ملاحظه کردید که در طول این مدت ۱۵ سالهٔ نهضت امام، و بعد هم از یک روحیهٔ ایمانی و از یک فهم و شعور بالا برخوردار شدند و به همین دلیل بود که امام برخوردار شدند و به همین دلیل بود که امام بلافاصله فرمودند: «میزان، رأی ملت است» چون بلافاصله فرمودند: «و ملت آگاه است». اینکه شما می بینید امروز در جامعهٔ ما بعضی اوقات شما می بینید امروز در جامعهٔ ما بعضی اوقات افراط و تفریطهایی صورت می گیرد، برای





 $\mathbb{N}$ 



عقلانیت عمومی در جامعه خدشه دار می شود و نتيجة طبيعي اين مسأله هم يا افراط است يا تفريط چون «الجاهل امّا مُفرط او مُفّرط». لذا حضرت امام چون این دو کار مهم را در نهضت انجام دادند، البته أن عنايات الهي هم كه قبلاً عرض کردم به نحو خرق عادت بود، نهضت ایشان تبدیل شد به حکومت و نظام دینی. اینکه از قول امام نقل کردم که ایشان مى فرمودند «نهضت علما و از جمله نهضت آقای حاج آقا نورالله را شکستند با قدرت و حیله و به خاطر اینکه مردم تحت سلطه بودند.» به خوبی به ما نشان می دهد که چرا نهضت امام را نتوانستند بشکنند و امام با آن فراست و ذکاوت و کیاست، چه درس بزرگی از قیامها و نهضت های قبلی که آنها را ناکام کرده بودند، گرفتند و آن اینکه اول باید مردم را هوشیار کرد که حیله در آنها اثر نکند والا نهضت را می شکنند و ثانیاً باید روحیهٔ ایمانی مردم را

و هم روحیهٔ عقلانی و عقلانیت آنها را افزایش داد تا تحت سلطه قرار نگیرند والا اگر عموم مردم تحت سلطه باشند، نهضت را می شکنند. بنابراین آنچه شما اشاره کردید که مدیریت سیاسی مردم کار سختی است و آقای آقانجفی و آقای حاج آقا نورالله بخوبی این کار را کردند و مردم را در صحنه نگاه داشتند ولی چرا نهضت و مردم را در صحنه نگاه داشتند ولی چرا نهضت آنها به حکومت و نظام منجر نشد لکن نهضت امام به یک نظام فراگیر منجر شد، به نظر من ریشهاش به طور تحلیلی در مسائلی بود که عرض شد.

## O مرحوم حاج أقا نورالله دغدغه حكومت هم داشتند؟

O به این شکل فراگیر را نمی دانم، آقای دکتر نجفی بهتر از من در این باره وارد هستند، اما من دغدغه حکومت به آن معنا که امام داشتند که باید نظام اسلامی جایگزین نظام

شاهنشاهی شود و شاه نباید باشد و در رأس حکومت باید ولی فقیه باشد و همهٔ مناصب مربوط به مجتهدین از افتاء و ولایت و قضاء در اختیار آنها باشدو خلاصه یک نظام اسلامی به معنای فراگیر این را در هیچ کسی سراغ ندارم یعنی همان فقهای عظامی هم که ولایت فقیه را می گفتند دغدغه این که حالا به این معنای خاص و فراگیر، بوجود بیاید و در سراسر مملکت خاص و فراگیر، بوجود بیاید و در سراسر مملکت گسترش یابد، تشکیل نظام و حکومت جامه عمل بیوشد من الان سراغ ندارم غیر از حضرت امام و این یکی از امتیازهای بزرگ حضرت امام است که شاه باید برود و حکومت اسلامی به جای او بنشیند، شاه باید برود و حکومت اسلامی به جای او بنشیند، این ظاهراً مختص به ایشان است.

O با توجه به این که فرمودید که ۴۰ سال در خدمت حضرت امام بودهاید و در حوزه بزرگانی را درک کردهاید نظر حضرت امام و سایر بزرگان حوزه مثلاً

## نفستین همایش تبیین آراء و بزرگداشت هشتادمین سالگرد نهضت آیت الله شهید مام آقا نورالله نمفی اصفهانی

مرحوم أية الله بروجردى، أيت الله گلپايگانى و ديگران نسبت به قيام حاج أقا نورالله و شخصيت ايشان چه بود؟

O همه اینها تا جایی که من میدانم نظر مثبتی به این بزرگوار داشتند. مرحوم حاج آقا نورالله چون مقام علمی والایی داشتهاند که تحتالشعاع مقام سیاسی ایشان واقع شده و از شاگردان مرحوم آقای آخوند بودهاند و مورد احترام ایشان و سایر علمای دیگر بلاد بودند، لذا در نهایت درجهٔ اعتبار بودند و همهٔ اعاظم از ایشان به نیکی یاد می کردند، بویژه بزرگانی که در زمان نهضت ایشان و آمدن ایشان به قم، شاهد أن جريانات بودند، نظير حضرت امام و هم دورههای ایشان، مثل مرحوم أيةاللهالعظمى گلپايگانى يا أيةالله العظمى اراکی، مرتب ذکر خیر داشتند. حضرت امام یک علاقه خاصی به آقای حاج آقا نورالله ابراز مى كردند و اصلاً ايشان علاقه به دو نفر عالم اصفهانی پیدا کرده بودندکه هر دو از همین خاندان نجفی مسجد شاهی هستند. یکی از نظر علمی به آقای آقا شیخ محمدرضا مسجد شاهی که حتی من یادم نمی رود مکرر در درس

اسم ایشان را می آوردند و اسم کتاب ایشان یعنی «وقایةالاذهان» را ذکر می کردند. یکی هم به آقای حاج آقا نورالله نجفی از نظر سیاست و تدبیر و ایستادن در مقابل استعمار، بارها تعریف و تمجید می کردند، سببش هم این بود که علاوه بر این که ایشان همیشه اهل مبارزه و اهل سیاست بودند آن چند مدتی که حاج آقا نورالله قم بودند و بهرحال ایشان در درس و در جلسات خصوصی از آقای حاج آقا نورالله تجلیل می کردند.

O به عنوان حسن ختام این گفت و گو، بفرمایید به نظر شما تاریخ، مردان بزرگی مثل حضرت امام یا حاج اَقانورالله را پرورش می دهد یا مردان بزرگ تاریخ را می سازند؟

O بعضی ها مدعی هستند تاریخ مردان بزرگ را می سازد، بعضی ها هم می گویند که مردان بزرگ تاریخ سازند. اما من عقیده دارم یک رابطهٔ متقابل هست، اگر تاریخ نباشد آنها نیستند، اگر آنها نباشند تاریخ نیست و این یک دوری است اما نه دور

باطل، البته من خیلی در تاریخ وارد نیستم اما تصور مي كنم، شايد شما هم قبول بکنید که هم تاریخ مردان بزرگ می سازد، هم مردان بزرگ تاریخ را می سازند و این از جهات مختلف هست. خود اینکه تاریخ و سیر تاریخی یک آئینه عبرت است برای بزرگان که مثال روشن و بارز آن را در مورد حضرت امام، توضيح دادم خود همين، شخصیت ساز و فکرساز است. حضرت امام درسهای بزرگی از تاریخ فرا گرفتند و سعی ایشان این بود که از آنها در قیام و نهضت خود استفاده کنند و ضعفهای قبلی تکرار نشود و خوبی ها و نکات مثبت به وجه بهتری اجراء بشود. پس تاریخ هم شخصیت ساز هست ولی البته این شخصیتهای بزرگ هستند که تاریخ را شکل و رنگ می دهند و اگر آنها نباشند و کار و فکر و هنر آنها نباشد تاریخ هم منقرض می شود. لذا یک نحو ارتباط دوجانبه برقرار است و یک گونه دور غیر باطل هست که در نتیجه هم تاریخ، انسان ساز و شخصیت ساز می شود و هم انسانها و شخصیتها تاریخ ساز می شوند.

